الأستاذة: سماح طاجين 
المقياس: الشعريات
السنة : الأولى-ماستر لسانيات الخطاب
المحاضرة الأولى :         مصطلح الشعرية ....بحث في ذاكرة المصطلح
-تمهيد:
تأتي الشعرية في طليعة المصطلحات الجديدة التي استقطبت اهتمام النقاد المعاصرين ، وأضحت من أشكل المصطلحات ،وأكثرها زئبقية ، وعلى الرغم من أنّها تشكلت بوصفها فرعا نظريا من فروع المعرفة حديثا فقط ، إلاّ أنّ لها تاريخا طويلا، فبدأت في الغرب منذ العصور القديمة اليونانية، وبالضبط مع كتاب أرسطو (فن الشعر) الذي هو كتاب في نظرية الأجناس الأدبية حيث ساهم في تغيير مفهوم الشعرية من مستواها الفلسفي والوصفي إلى تصور آخر مخالفا تماما ، إذ أصبحت مستقلة عن رغبات ومتطلبات المُنظر، وشددت على ماهية الشعر، ومن جهة أخرى شددت على خصائص الشعر كأنماط الأسلوب والتنظيم، أنواع المضمون.
 وقد ولدت الشعرية  في مطلع النهضة اللسانية الحديثة مع الفكر البنيوي في طوره الشكلاني ؛ إذ أعطى الشكلانيون الروس دفعا جديدا لهذا المصطلح من خال دعوتهم لضرورة إقامة علم للأدب، تكون مبادؤه مستمدة من الأدب نفسه، وتكون هذه المبادئ المنطلق الأساس لاستنطاق الخطاب الأدبي، وهي الفكرة التي لخصها "رومان جاكبسون" في مقولته الشهيرة عام 1919 قائلا :" ليس موضوع العلم الأدبي هو الأدب، وإنّما الأدبية، أي ما يجعل عمل معين عملا أدبيا"، فموضوع الشعرية إذن هو الإجابة عن السؤال التالي: ما الذي يجعل رسالة لفظية أثرا فنيا؟
للإجابة عن هذا السؤال الجوهري في شعرية الشكلانيون، يفترض "ياكبسون" وجود ست وظائف أساسية للغة، أحدها الوظيفة الشعرية التي تُهيمن على الشعر، والتي تقوم الشعرية كعلم بالبحث عن تجلياتها في العمل الأدبي، وهي بالتأكيد لا توجد منفصلة عن باقي الوظائف إنّما تدخل معها في شبكة معقدة من العلاقات، بحيث يصبح القبض عليها داخل النّص أمرا صعبا في حين تلعب دورا ثانويا في أنواع الخطابات الأخرى.
من هنا شكلت الشعرية تحولا منهجيا موضوعيا في طبيعة الدراسات النقدية، فعندما عانى النّص الأدبي من قيود المعايير الخارجية (اجتماعية، نفسية، أخلاقية)،وتعسفيتها التي فرضت عليه شروحاً ،وتفسيرات قصرية حولته إلى امتدادات لغوية دلالية عاكسة للواقع محاكية لمظاهره، فجاءت الشعرية برؤيتها الجديدة.

2/ الشعرية لغة/ اصطلاحا:
تسعى الشعرية إلى أنّ تكون بديلا مُكافئا للمصطلح الفرنسي( poétique) أو الإنجليزي ( poétics)، وكلاهما متجذر من الكلمة اللاتينية (poética) المشتقة من الكلمة الإغريقية ( poétikos) ،وهي الصيغة التي تداولها الفرنسيون خلال القرن 16 بمعنى كل ما هو مبتدع مبتكر خلاق، لكن كلمة ( poétique) أخذت تتطور وتضيق متخذة من " صناعة الشعر" مجالها الإستعمالي المحدود؛فمن دلالتها على الموهبة الشعرية ، أصبحت تدل على "نظام التعبير الخاص لشاعر ما، أو فن التأليف والأسلوب الخاص بالشعر.
ـ أما على الصعيد الاصطلاحي تُحيل على :
· نظرية داخلية للأدب .
· القوانين المعيارية التي تُنجزها مدرسة أدبية ما ، وهي مجموعة من القواعد التي ينبغي التقيد بها أثناء الممارسة الفنية.
· وفي قاموس غريماس وكورتاس تدل الشعرية على النظرية العامة للأعمال الأدبية، هذا الإقرار الأخير الذي يمتد إلى أرسطو الذي استعمل هذا المصطلح بمفهوم "دراسة الفن الأدبي بوصفه إبداعا لفظيا" .ولقد استطاع  أن ّ يضع قوانين المأساة بشكل واضح ،ومُتكامل لأنّه نوع متحقق ،وله أسس ثابتة بينما لم يستطع أنّ يُبين القوانين النّوعية للملحمة فاقتصر على القوانين الشعرية التي تشترك بها مع المأساة.

2/ المحاضرة الثانية :    الشعرية عند الغرب
نُشير إلى أنّ مصطلح "الشعرية أول ما اقترن بالناقد الغربي "تودوروف" ،وهو في طليعة النقاد الذين عنوا بشكل خاص بالتنظير، والتأصيل لها في النقد الحديث منذ الستينات، وحتى الوقت الحاضر، من مؤلفاته (الشعرية، شعرية النثر)، فقد أكد على أنّ العمل الأدبي في حد ذاته هو موضوع الشعرية، فما تستنطقه هو خصائص هذا الخطاب النوعي الذي هو الخطاب الأدبي، كما يرى (تودوروف) أنّ الشعرية لا تهتم ولا تُعنى بالأدب الحقيقي، بل بالأدب الممكن أو المتوقع، هكذا فإنّ شعريته تتحدد على أساس اشتغالها على خصائص الخطاب الأدبي فقط ( لا يهمه النص إلاّ من حيث كونه حاملا لهذه الأدوات).
فشعرية (تودوروف) لا تهتم بالنصوص الأدبية باعتبارها إبداعات فردية ولا يهمها الأثر الأدبي في حد ذاته، وإنّما تُسلط اهتمام مجال بحثها وأساس اشتغالها على خصائص الخطاب الأدبي في بنيته المجردة لاستنباط القوانين الداخلية التي تُنظم ولادة الخطاب الأدبي، ويقول في هذا السياق:" جاءت الشعرية فوضعت حدا للتوازي القائم على هذا النحو بين التأويل والعلم في حقل الدراسات الأدبية، وهي بخلاف تأويل الأعمال النوعية، لا تسعى إلى تسمية المعنى بل إلى معرفة القوانين التي تُنظم ولادة كل عمل، ولكنها بخلاف هذه العلوم التي هي علم النفس، وعلم الاجتماع...الخ تبحث عن هذه القوانين داخل الأدب، فالشعرية إذن مقاربة للأدب "مجردة" و"باطنية" في الآن نفسه"[footnoteRef:2]، فالنظر في القوانين التي تُنظم سير الممارسات الأدبية يسمح بتمييز حسنها من رديئها، كما يعمل أيضا على الرفع من مستوى الأعمال الأدبية. [2:  ] 

أما الشعرية عند "جون كوهين" ، علم موضوعه الشعر، وكلمة الشعر في العصر الكلاسيكي كانت تعني جنسا أدبيا متميزا باستعمال النظم، ولكن كلمة الشعر اليوم أخذت معنى أوسع تعني الإحساس الجمالي الخاص الناتج عن القصيدة، ثم عرفت الكلمة توسعا في كل موضوع من شأنّه أن يُثير هذا النوع من الإحساس الجمالي، فلم تعد الشعرية قيمة خاصة بالعمل الأدبي ذاته، ولكنها صفة نطلقها على قدرة ذلك العمل على إيقاظ المشاعر الجمالية ،وإثارة الدهشة، وخلق الحس بالمفارقة ، والانحراف عن المألوف .
وبهذا المعنى فإنّ اللغة الشعرية ليست جاهزة وإنّما هي تتكون، وما يُميز اللغة الشعرية عند "جون كوهين" هو عدولها عن المعاني القاموسية، وبعدولها ذاك تُضفي على القصيدة صفة الشاعرية.
2/ الشعرية واللسانيات:
تبحث الشعرية في قوانين الخطاب الأدبي عبر اجرائياتها الخاصة ،ومرجعها الأول والأخير هو الخطاب الأدبي، أي أنّها تستنبط القوانين التي يتوجه الخطاب اللغوي بموجبها وجهة أدبية،فهي  إذن تُشخص قوانين الأدبية في أي خطاب لغوي. 
ويتجلى عمل الشعرية في مرحلتين : مرحلة الاكتشاف ، ومرحلة استثمار هذه القوانين واستخدامها كمادة أولية – وليست نهائية – في دراسة النصوص.
ويُعرفها "رومان جاكبسون" بأنّها : " ذلك الفرع من اللسانيات الذي يُعالج الوظيفة الشعرية في علاقاتها مع الوظائف الأخرى للغة، وتهتم الشعرية بالمعنى الواسع للكلمة، بالوظيفة الشعرية لا في الشعر فحسب حيث تُهيمن هذه الوظيفة على الوظائف الأخرى للغة، وإنّما تهتم أيضا خارج الشعر حيث تُعطي الأولوية لهذه الوظيفة أو تلك على حساب الوظيفة الشعرية"، إذن هي الدراسة اللسانية للوظيفة الشعرية.
هكذا يُحاول أنّ يُكسب " جاكبسون" الشعرية علمية ما من خلال ربطها باللسانيات ،حيث تُكون اللسانيات منهجية للأشكال اللغوية كافة، والشعرية تستمد من هذه المنهجية في معالجة الأشكال الشعرية.
وتقوم الوظيفة الشعرية بإسقاط مبدأ التماثل لمحور الاختيار على محور التأليف،ومنه ينبثق التوازي، وتكون مهيمنة على النصوص اللغوية الفنية، وفي الوقت ذاته تكون هذه الوظيفة تكميلية وعَرَضية في الأنشطة اللغوية اللفظية الأخرى. وهما مبدآن أساسيان للخطاب ، حيث يقوم المتكلم باختيار أحد المرادفات المُتاحة والمتنوعة ثم يُسند إليها أحد المرادفات الأخرى من مجموعة أخرى، والتأليف يعتمد على مقدرة المتكلم نفسه على مقدرة المتكلم نفسه في إنتاج الجملة.

نظرية التوازي عند رومان ياكبسون:
ظهر هذا المفهوم الجديد على يد الشكلانين الروس، واتضح أكثر في أعمال "جاكبسون" الذي يرى أنّ " التوازي تأليف ثنائي...والتوازي تماثل وليس تطابق، إلاّ أنّ مفهوم التماثل ، إضافة إلى ذلك يُمحور بطريقة ما عدم التساوي بين الطرفين". مما يعني أنّ فاعلية التماثل، ليست في الجمع الأطراف المتساوية وإنّما في الجمع بين الأطراف المتباينة، وخلق انسجام فيما بينها، وهنا يكمن  سرّ الإبداع الأدبي.
· بما أنّ الوظيفة الشعرية هي التي تجعل من عمل ما عملا أدبيا ، فكيف تنتج هذه الوظيفة؟
تنشأ هذه الوظيفة بإسقاط مبدأ المماثلة من محور الاختيار على محور التأليف، بحيث يضطلع مبدأ التماثل بدور هام، إذ يتحكم في عمليتي الاختيار، والتأليف من عناصر العمل.
- التوازي إذن من الخصائص الفنية التي تُميز النص الشعري عن غيره من النصوص الأدبية، وقد أشار إلى ذلك "جاكبسون" الذي يُعد من أبرز من تحدث عن التوازي في النقد الغربي الحديث يقول :" إنّ المسألة الأساسية للشعر تكمن في التوازي... وقد لا نخطئ حين نقول إنّ بنية الشعر هي بنية التوازي المستمر"، وممن تأثر به الناقد المغربي "محمد مفتاح" الذي يُعرفه ب:" متواليتين متعاقبيتين أو أكثر لنفس النظام الصوفي-النحوي المُصاحب بتكرارات أو اختلافات إيقاعية وصوتية أو معجمية".
-تتجلى أهمية التوازي في الكشف عن دور البعد الصوتي-الإيقاعي في إنجاز البعد الدلالي ، وقد حدد "جاكبسون" الصور التي يمكن أنّ يكون عليها التوازي في النص الشعري منها على مستوى البنية التركيبية: مستويات الترادف المعجمية، ومستوى الأصوات.
أهم الانتقادات التي وُجهت لشعرية جاكبسون:
· أغرق في الوصف الأسلوبي الذي يقوم على رصد إحصائي شامل لكل أبنية النص النحوية والبلاغية وكل تركيباته اللغوية، مما جعل بعض دراساته مجرد بيانات إحصائية لما يتضمنه من هذه التراكيب.
· إنَّ التوازي لا يبدو كافيا عن شعرية الخطاب، فليس هو إلاّ نسقا واحد من الأنساق التي تتمن القوانين العامة للإبداع بمعنى هناك اختزال تعسفي لبنية الخطاب نفسه.
· لقد أراد "جاكبسون" أنّ يمنح الشعرية صرامة المنهج اللساني إلاّ أنّ التغييرات الجوهرية التي حدثت فيما بعد، والتي كانت هدفها الأساس هو شعرية الخطاب الشعري، وظهور الدراسة السيميائية للشعر، والاهتمام الواسع بالقراءة والتلقي كان لها الأثر الهام في جلاء قصور المنهجية اللسانية ( تكرار بنية تُملأ بعناصر جديدة).















محاضرة -الشعرية عند جون كوهين:
تُعرف الشعرية عند "جون كوهين" بأنّها :علم موضوعه الشعر بمعنى أنّ الشعرية علم يتخذ اللغة الشعرية موضوعاً له، واللغة الشعرية هي واقعة أسلوبية ولكي نُحددها نحتاج إلى وسيلة إجرائية ( الأسلوب) والذي يُعرف ب:"كل ما ليس شائعاً ولا مُطابقا للمعيار العام (المألوف) إنّه انزياح بالنسبة للمعيار، أي أنّه خطأ، ولكنّه خطأ مقصود"، ومن هنا فالانزياح هو الذي يُحدد الواقعة الأسلوبية فتصبح الشعرية علم الأسلوب الشعري.
· هدف الشعرية عنده هو البحث عن الأساس الموضوعي الذي يستند إليه تصنيف نص في هذه الخانة أو تلك، أي بين ما كونه شعريا أم نثريا، فالفرق بينهما يكمن في الأسلوب باعتباره انزياحا بالنسبة للمعيار.
· الفارق بين الشعر والنثر يكمن عنده في الشكل اللغوي ،وليس في المادة الإيديولوجية، مبيّناً أنّه لا يوجد شعر يخلو من الانزياح، ولا وجود لانزياح خارج الشعر.
· عالج بنية محددة في القصيدة تُوفر له المستوى والوظيفة اللذين اختارهما للتحليل فيما أهمل النظرة الشمولية للنص نفسه، ويرجع ذلك إلى كونه انطلق من النّص للوصول إلى هذه الميزة الجمالية.
· يبحث الانزياح عن العنصر الثالث في لغة جميع الشعراء، وعلى الرغم من اختلاف لغاتهم،فالانزياح غير مختص وغير فردي، كما أنّه يرتبط بثنائية القاعدة -العدول
· تطمح نظريته إلى الانضواء تحت ما يسمى ب (علم الجمال العلمي).
الانتقادات الموجهة للنظرية:  لقد واجهت نظرية البعد (الانحراف، الانزياح، العدول) أي ابعد عن النثر نقودا عدة أهمها:
- إهمالها السياق والعلاقات اللغوية المتغيرة من نص لآخر.
- لا تُفسر هذه النظرية بعض الأساليب العادية التي لها من الخصائص- البعيدة عن الانزياح- ما يُؤهلها لاندراج ضمن الأساليب الشعرية.
- أنّ الكم الهائل من الشعر والنثر الأدبي الذي حصرته شعرية "كوهين" لا يتناسب والمادة المُطبقة فعلا في شعريته، فضلا عن إمكانية التلاعب في اختيار العينة بغية إثبات الفرضية المطروحة.
-يرى "ميشال ريفاتير" أنّ المفاهيم الشعرية التي لا تتصف بالتجريد لا تُمكن  الكشف عن الخصائص  الخصوصية النص الأدبي، فكل نص أدبي يتضمن خصائص فردية ، وحسب "ريفاتير" كلّ نص له مظاهره الأسلوبية التي ينبغي أنّ تُعاين بحياد عن النصوص الأخرى. كما شكك في جدوى المعيار الذي يُحدد العدول فالمسألة هنا نسبية من خلال إشراك القارئ في عملية تجريد العدول، فالقارئ يُحدده وفق ما يعتقد أنّه معيار. 
- لقد كان "ريقاتير" باحثا مختلفا، فالانحراف عنده مختلف عن الانحراف عند "جون كوهين" على مستوى تحديده في النّص، فما يُميز أسلوبية "ريفاتير" عن شعرية "كوهين" هو أنّ الانحرافات الأسلوبية عند الأول يُحددها القارئ، في الوقت الذي يكون فيه اللغوي هو المُحدد للانحرافات في شعرية الثاني،وقد وُصفت كل من شعرية "كوهين" وأسلوبية "ريفاتير" بأنّها تجزيئيتان، أيّ أنّهما تهملان البنية الُموحدة للنص الشعري.
-ورغم كل الانتقادات التي وُجهت إلى شعرية "كوهين" إلاّ أنّه استطاع أنّ يُحدد العلاقة على مستوى الكم ،ومستوى الكيف من خلال تحول الكم جدليا إلى كيف، فالتراكم الكمي لأي نوع من أنواع الانزياح يطرح كيفية خاصة يتشكل حسبها النص الشعري، غير أنّ العينة المُختارة في النظام الإحصائي لا يسوغ الكيفية التي يظهر عليها النّص، نظرا لعشوائيتها ومحدوديتها.

ملاحظة :
عُد إلى هذا المرجع: حسن ناظم: مفاهيم شعرية ( دراسة مقارنة في الأصول والمنهج والمفاهيم)، ط1، المركز الثقافي العربي، 1994، بيروت ، للاستزادة أكثر حول هذه النظرية وغيرها من المواضيع الأخرى التي تندرج ضمن الشعرية.




 (
4
)
